**Псалом 103: второе повествование о сотворении мира.**

**Значение Сотворения**

Бог всемогущий и в то же время любящий. Он также является Создателем всего, что существует, и Он – автор нашего спасения. В таком мире как наш, где христианское учение о сотворении было повсеместно заменено теорией о бесцельном процессе эволюции в качестве объяснения нашего происхождения, вера в Бога как в Творца, имеет огромное значение. Это объясняется тем, что изначальное сотворение раскрывает характер Творца как всемогущего, любящего, целеустремленного, мудрого, организованного, щедрого, любящего красоту и, более того, заботящегося о своих созданиях —творении рук Своих. Вот почему Творение - одна из наших фундаментальных доктрин. И это также причина, по которой мы призваны громко провозглашать эту весть всему миру (*Откр. 14:7*).

Принятие Бога и поклонение Ему как Творцу и Искупителю будет способствовать спасению верующего, давая уверенность в том, что ему приготовлено место в окончательном восстановлении всего, что было обещано самим Творцом.

**Вступительные замечания к Псалму 103**

Величайшим доказательством того, что Бог является Творцом Вселенной, включая мир, в котором мы живем, является достоверное свидетельство Его написанного Слова. В этом контексте Псалом 103 дарит нам прекрасное, поэтически написанное повествование о Божьих делах в течение недели творения. Помимо повествования книги Бытие, этот литературный шедевр, вдохновленный Автором как Творения, так и Священных Писаний, дает нам дополнительное, утверждающее свидетельство Его величия, любви и благости, основанное на восхищении и поклонении, которыми мы, как его особые создания, обязаны ему.

Псалом 103 выражает спонтанное восхищение автора делами творения Божьего. *«Используя язык и манеру поэта, а не ученого, псалом рассматривает дела творения, открывая в них их Создателя»* (Библейский комментарий Церкви АСД, стр. 863)

Вопреки тому, что многие библеисты, рассматривая этот псалом с критической точки зрения, утверждали, как и в отношении многих других Писаний, что это не оригинальное произведение; что автор заимствовал свой материал из египетского гимна, прославляющего солнечный диск Атона как верховного творца, для любого изучающего Библию человека нет причины сомневаться в том, что Псалом 103 - это оригинальное произведение, написанное под вдохновением Святого Духа. С другой стороны, кто-то сказал, что было бы полезно изучать иврит в течение десяти лет, если бы в результате этого изучения студент смог прочитать этот псалом на его оригинальном языке.

**Вступление**

***Стих 1****: «Благослови, душа моя, Господа! Господи, Боже мой! Ты дивно велик, Ты облечен славою и величием».*

Псалом начинается с того, что его автор благословляет Господа в своей душе и объясняет это: Господь дивно велик; Он облечен великолепием, честью и величием. Поскольку далее следует описание Божьих дел творения, упоминаемых в том же порядке, что и в Бытие 1, мы можем сказать, что *Пс. 103:1* служит преамбулой к этому “второму повествованию о творении”. Далее следует поэтическое, но в то же время ясное и краткое, описание дел рук Божьих во время Недели творения.

По мере того, как мы будем продвигаться по 103-му псалму, выделим те стихи или группы стихов, которые описывают действия Бога в каждый из дней творения. Промежуточные стихи, которые предлагают объяснение и останавливаются на отдельных деталях, мы пока пропустим.

**Дни творения**

Повествование о событиях, происходивших в дни недели творения, начинается со второго стиха.

***Стих 2а****: «Ты одеваешься светом, как ризою».* Здесь говорится о событии, произошедшем **в первый день** недели творения, появлении света в этом мире и последующем разделением между тем, что Бог назвал «днем» и тем, что Он назвал «ночью».

***Стих 2б****: «простираешь небеса, как шатер».* Намек на то, что вначале Бог сделал **во второй день**, то есть распространил небеса, что привело к отделению вод над ними от вод под ними. Вот почему ***стих 3*** говорит: *«устрояешь над водами горние чертоги Твои, делаешь облака Твоею колесницею, шествуешь на крыльях ветра».* Здесь говорится о просторе небесного свода, где Божья «колесница», облака, висят и движутся, и где ветры свободно летают туда-сюда, как будто у них есть крылья. Автор поэтически провозглашает, что Бог шествует на этих крыльях, что в свою очередь объясняет, почему в этом стихе говорится, что Бог устрояет там — между водами — горние чертоги Свои: потому что именно в этом обширном пространстве Его небесные чертоги более открыты для взора всех Его созданий.

Давайте перейдем к ***стихам 8-10*** т. к. ***стих 8*** начинается там, где остановилось повествование о разделение вод на второй день. Этот стих описывает действие вод, расположенных под небесами: *«восходят на горы, нисходят в долины, на место, которое Ты назначил для них»*, этим местом является море. Итак, мы видим здесь повторение автором повествования о событиях, происходивших в **третий день** недели творения: собрание вод в моря по Божьему повелению.

***Стих 9***, первая часть, ясно указывает на границы морей: *«Ты положил предел, которого не перейдут».* Вторая часть стиха говорит нам: *«и не возвратятся покрыть землю»*, что подразумевает тот факт, что земля теперь сухая. Таким образом, мы видим здесь упоминание о сотворении суши, которое также произошло на **третий день**.

После изображения в следующих стихах того, что ежедневно происходит в морях и вокруг них, в ***ст. 13*** мы находим повествования о действиях Бога на суше: *«Ты напояешь горы с высот Твоих, плодами дел Твоих насыщается земля».*

***Стих 14*** замыкает цепь событий, имевших место в третий день: то есть сотворение растительности на благо как людей, так и животных. Мы читаем: *«Ты произращаешь траву для скота, и зелень на пользу человека, чтобы произвести из земли пищу».*

После описания того, что человек и животные делают с различными элементами, которые Бог уже сотворил на земле, повествование переносит нас к следующему кругу событий.

***Стих 19***: *«Он сотворил луну для*указания*времен, солнце знает свой запад»* Здесь мы видим описание событий **четвертого дня**: сотворение двух великих небесных светил. Луна упоминается первой, вероятно потому, что ее сфера влияния - вечер, который является первой частью каждого из дней творения. Звезды, сотворение которых, вероятно, произошло до недели творения описанной в Быт. 1, здесь не упоминаются, возможно как раз по этой причине.

***Стих 25***: *«Это - море великое и пространное: там пресмыкающиеся, которым нет числа, животные малые с большими».* Здесь мы видим упоминание о сотворении рыб и морских существ, которое произошло на **пятый день**.

***Стихи 28 – 30*** переносят нас к **шестому дню**, поскольку они описывают, как наземные существа, созданные в тот день, зависят от Бога в своей ежедневной жизнедеятельности и в самом своем существовании. ***Стих 28*** говорит: *«Даешь им - принимают, отверзаешь руку Твою - насыщаются благом».*

В ***стихах 29 и 30*** мы читаем: *«скроешь лице Твое - мятутся, отнимешь дух их - умирают и в персть свою возвращаются;* *пошлешь дух Твой - созидаются, и Ты обновляешь лице земли».*

В ***стихе 33*** мы можем увидеть поэтическую ссылку на сотворение человека, проиллюстрированную в жизни поэта, самого псалмопевца, который описывает свое бытие в единении с Богом-Творцом и, как следствие, Господь достоин его пения и восхваления. Он заявляет: *«Буду петь Господу во*всю*жизнь мою, буду петь Богу моему, доколе есмь»*, или *«пока я жив»*. И это также верно для всего человечества, сотворение которого тоже произошло на **шестой день**.

А затем, в завершении всех творческих трудов Господа, наступает время тишины и размышления. К нему мы приходим в **стихе 34**: *«Пусть и размышления мои будут Ему приятны, и я буду радоваться в Господе»* (пер. ИПБ), что указывает нам на занятия, которыми особенно следует заниматься **в седьмой день**, в сравнении с любым другим днем недели. Конечно, это говорит нам и о ежедневных размышлениях о Господе, но, в любом случае, они включают в себя и субботние размышления. Таким образом мы видим, что здесь говорится о том, что должно происходить в каждый седьмой день каждой недели: размышление о Творце, о его делах и Слове, силою которого Бог вызвал все к существованию (ср. *Пс. 32:9*). И, как результат всего этого, мы, как Его дети, должны радоваться и праздновать, особенно в субботу.

**Заключение**

Псалом завершается в **стихе 35** следующим восклицанием: *«Благослови, душа моя, Господа! Аллилуйя!»*, которое необходимо здесь отметить, т. к. это первое появление в Псалмах оригинальных еврейских слов, *халелу-Ях (Аллилуйя)*: «Прославь Господа». До сих пор употреблялось выражение “Благослови Господа”. Но с этого места данное выражение становится частью языка молитвы и хвалы. И, учитывая это, весьма показательно, что *халелу-Ях* впервые упоминается в Псалмах именно в контексте празднование акта Творения.

А поэтому я заканчиваю проповедь приглашением к вам, её слушателям: давайте присоединимся к псалмопевцу и всему живущему на земле в прославлении нашего Бога-Творца и нашей жизнью, и нашим свидетельством!